
 א: להידמות למלאכיםנושה

 בס"ד 

 

 עלון שבועי                   

  נחלת שדהנחלת שדה                  
 בדרך הדרוש חידושי תורה             

 על פרשת השבועוהאגדה 
 

 מאת מחבר סדרת הספרים "נחלת שדה" על התורה והמועדים
 

 645גליון  ד"ישנה  ה"פשת ראהערש"ק פרשת 
 ,050-4145482 –ן לתגובות/הערות/דרשות והרצאות ניתן לפנות לטלפו

  
 

 

אין אדם שלש עבירות : :(קסד)בבא בתרא במסכת מובא 
 .הרהור עבירה ועיון תפלה ולשון הרע :ניצול מהן בכל יום

אמר רב יהודה  .שון הרעאלא אבק ל ?ךלשון הרע סלקא דעת
בלשון  .רוב בגזל ומיעוט בעריות והכל בלשון הרע :אמר רב

 .אלא אבק לשון הרע ?הרע סלקא דעתך

יש לדקדק  :וז"ל וכתב המהרש"א על דברי הגמרא
 ם כןנצל מג' עבירות אלו ואילה י אפשרשנא דאידמשמע ל

אצטריך אי נפקא מינה למ וד קשה,וע ?מאי עבירה שייך בהו
  ?הכי דאין אדם ניצול כו' ליה למימר

ין  ,ונראה לומרותירץ וז"ל:  מֻצָע בֵׁ ם אָדָם מֻנָח עַל הַמְּ שֵׁ
תוֹנִים  ין הַתַחְּ יוֹנִים וּבֵׁ כדאמרינן אברא אותו מן העליונים הָעֶלְּ

ומן התחתונים זכה הוא מן העליונים לא זכה הוא מן 
ולכך העובדי כוכבים שלא זכו הם מן התחתונים  .התחתונים

קרויים אדם אתם  – "ם אתםאד"ואינן קרויין אדם כדאמרינן 
וישראל שזכו הם מן אומות העולם קרויים אדם.  ואין

 ".ונתתי לך מהלכים בין העומדים האלה"העליונים כמ"ש 
כי שפתי כהן ישמרו " :ובפרק אין דורשין דרשו במעלת החכם

אם  - "דעת ותורה יבקשו מפיהו כי מלאך ה' צבאות הוא
 ,כלומר .דומה הרב למלאך ה' צבאות יבקשו תורה מפיהו כו'

 ,שיהיה דומה למלאך ה' צבאותשיהיה האדם נמשך במעשיו 
דהיינו העומד בשם  .אין אדם ניצול מהם כו' :כאן הו שאמרוז

אדם המונח לו ואינו מדמה עצמו למלאך כי הוא נקרא אדם 
הנה מצד שהוא  ,אפר דם מרה כדאמרינן בסוטה ל שם:ע

מוטבע בחומר מן התחתונים שנברא מעפר ואפר א"א לו 
בעל דם רתיחת הדם שבו  ומצד שהוא .לתוילכוין ולעיין בתפ

ומצד שהוא בעל המרה הוא בעל לשון  .מביאו לידי עבירה
אבל האיש הזוכה ומדמה עצמו במעשיו  ,דות רעותיהרע ומ

נצל מג' עבירות אלו ושייך בהו לשון ילמלאך ה' יוכל שפיר לה
 .עבירה וק"ל

ואף כי כל יהודי ויהודי יכול מבואר מדברי המהרש"א 
לדרגה הנשגבה של "מלאך" ואזי יוכל הוא להגיע מוטל עליו 

ר עבירה עיון הרהו :העבירות הקשות שללהינצל אפילו מ
  תפילה ואבק לשון הרע. 

: כל )כו.( במסכת ראש השנה שנינו במשנהוהנה, 
משום : השופרות כשרים, חוץ משל פרה. ואחד הטעמים

 ר.שיזכיר את חטא העגל, ואין קטגור נעשה סנגו

ואמרו שם בגמרא: מפני מה אין כהן גדול נכנס בבגדי 
זהב לפני ולפנים לעבד עבודה, לפי שאין קטגור נעשה סנגור, 

ושאלו: אם כן, מדוע עובד . טא עגל הזהבוהזהב יזכיר את ח
הוא בבגדי זהב בבית המקדש? וענו: מבפנים קא אמרינן, אין 

והקשו: והלא השופר . הדברים אמורים אלא בקדש הקדשים
מבחוץ הוא, ומדוע אסרו שופר של פרה מטעם "אין קטגור 

 ?נעשה סנגור", והלא אין כלל זה אמור אלא בקדש הקדשים
 .כרון הוא, מבפנים דמיכיון דלז :ותרצו

וכתב על כך רבי ישראל מסלאנט זצ"ל, וזו לשון קדשו: 
ר האדם בעצמו, אילו י"וכאשר כח הציור מועיל למוסר, יצי

כנס ביום הכפורים לבית קדש יהיה כהן גדול, והיה צריך לה
כן  - הקדשים, היה חרד מאד לנפשו פן תפגעהו רעה חלילה

ינו חכמי התלמוד ז"ל יחזק אמונתו באמונת חכמים רבות
אשר פסקו ופסלו שופר של פרה משום שאין קטגור נעשה 
סנגור. הגם שבבית המקדש המקדש בבגדי זהב נכנסים, אכן 
שופר כיון שלזכרון בא, והאדם נזכר ונשפט על כל מעשיו, 

והדברים כהויתם!  ככהן גדול הנכנס לקדש הקדשים הוא
 ה".נורא הזד יחרד לב האדם המעמיק בדבר הומא ודומא

לו יבשעת תקיעת השופר, כאכלומר, על האדם להרגיש 
 הוא כהן גדול הנכנס אל קדש הקדשים ביום הכיפורים. 

חשבה שאינה מהכהן הגדול היה חושב ברגע זה אם  והרי
מיד היו כי  ,הזוהר הקדוש בזוהר חדש דף כ"ד אומר ,נכונה

יוצאים אש מהכרובים ונכנסין בין שני נחיריו והיו שורפים 
מת. ונופל מיד והיה  - נשרפת וגוף קיםמה שנ –אותו מבפנים 

לכן היה צריך לקשור שרשרת של זהב לרגלו כדי למשוך אותו 
 החוצה. 

 שופר. כך צריך להרגיש כל יהודי בשעת תקיעת 

עבודת הכהן גדול בקדשי הקדשים עוד מצינו, נאמר ב
: "וכל אדם לא יהיה באהל מועד (ז"י ,ז"ויקרא ט)ביום הכיפורים 

בבואו לכפר בקדש עד צאתו וכפר בעדו ובעד ביתו ובעד כל 
וכל אדם לא : "ז:(יומא כ)קהל ישראל". שנינו על כך בירושלמי 

ודמות  '(י ',יחזקאל א)ן יהיה באהל מועד, אפילו אותן שכתוב בה
כלומר אפילו מלאכים ד". פניהם פני אדם, לא יהיו באהל מוע

פני אדם" אסור להיות באהל מועד, "שדמות פניהם הם 
 ם.בשעה שהכהן גדול עבד עבודתו בקדשי הקדשי

ארבעים שנה שימש שמעון : "(שם)הירושלמי ספר ומ
 :הצדיק את ישראל בכהונה גדולה, ובשנה האחרונה אמר להן

 :אמר להן ?מהיכן אתה יודע ו:בשנה הזאת אני מת, אמרו ל
כל שנה ושנה שהייתי נכנס לבית קודש הקדשים, היה זקן 

  



אחד לבוש לבנים ועטוף לבנים נכנס עמי ויוצא עמי, ובשנה 
 י".הזו נכנס עמי ולא יצא עמ

התפלאו על כך חכמי התלמוד ושאלו את רבי אבהו: 
"והא כתיב וכל אדם לא יהיה באהל מועד, אפילו אותן 

י אדם לא יהיו באהל מועד", שכתוב בהן ודמות פניהם פנ
כלומר אם כן נכנס עמו זקן אחד לבוש לבנים שהיה מן 
הסתם מלאך, השיב להם רבי אבהו: "מה אמר לי דהוה בר 

 ה".נש, אני אומר הקב"ה הי

ויק"ר )ש זה עם שמעון הצדיק מובא גם כן במדרסיפור 

וכל אדם לא יהיה באהל מועד. בשנה שמת בה : "(יב ,כא
מנין  :אמרו לות. שמעון הצדיק, אמר להם בשנה זו הוא מ

בכל שנה ושנה היה זקן אחד לבוש  :אמר להם ?אתה יודע
לבנים ומעוטף לבנים נכנס עמי ויצא עמי, שנה זו נכנס עמי 

והלא ומי יאמר שאדם היה  :ולא יצא עמי. אמר רבי אבהו
 ו".הקב"ה בכבודו היה נכנס עמו ויוצא עמ

אלא שכאן במדרש מוסיף רבי אבהו להתפלא על הכהן 
גדול עצמו איך נכנס לקדשי הקדשים: אמר רבי אבהו, וכהן 
גדול לא אדם היה", כלומר איך אומר הכתוב: "וכל אדם לא 
יהיה באהל מועד", הלא הכהן גדול עצמו שנכנס לקדשי 

  ?הקדשים היה אדם

אלא כההוא דאמר רבי פנחס, בשעה שהיה רוח ץ: "ומתר
הקודש שרוי עליו היו פניו בוערות כלפידים עליו, הדא הוא 

כי שפתי כהן ישמרו דעת וגו' ותורה יבקשו  ('ז ',מלאכי ב)דכתיב 
 ".מפיהו כי מלאך ה' צבאות הוא

הלא רבי  :"מתנת כהונה" על המדרששואל בפירוש 
אסור לו להיכנס לקדשי אבהו עצמו הסכים שגם מלאך 

הקדשים, שהרי זה גרם לו לומר כי הזקן שהיה לבוש לבנים 
אם כן , שנכנס עם שמעון הצדיק לא היה אלא הקב"ה עצמו

איך מתרץ רבי אבהו שהכהן גדול נכנס משום שלא היה אדם 
 נס?אלא מלאך, הלא גם מלאך אסור לו להיכ

"ע ניץ זי'ותירץ ב"עבודת ישראל" להמגיד הקדוש מקוז
, כי רק מלאך שהוא בבחינת "פני (יום הכיפורים ד"ה חמש טבילות)

אדם" לא היה רשאי להיכנס, אבל שרף שהוא יותר גבוה 
ממלאך מותר לו להיכנס באהל מועד, וזהו שאמרו על הכהן 
גדול: "בשעה שהיה רוח הקודש שרוי עליו היו פניו בוערות 

יכול להיכנס כלפידים", כלומר שהיה בבחינת שרף על כן היה 
 .באהל מועד

ישראל סלנטר שבעת תקיעת  לפי גילויו של רבימעתה 
שופר כל יהודי נחשב ככהן גדול הנכנס אל קדש הקדשים, 

ה עולה לדרגה הגבוהיעת שופר קת ל יהודי בעתנמצא כי כ
 " וגבוה הוא מן המלאכים. של "שרףוהנשגבה 

כשבא יעקב ( סה, כב)בראשית רבה בדרש עוד מצינו במ
ויאמר: ראה  לקבל את הברכות, נאמר: "וירח את ריח בגדיו

סנהדרין )ני כריח שדה אשר ברכו ה'", ודרשו בגמרא ריח ב
אורו, שעמד לתת יאל תקרי "בגדיו" אלא בוגדיו". וב .(:לז

הברכות לא לבנו בלבד, אלא לעם שיקים. והשקיף ברוח 
קדשו מי יהיו בני העם, עד לאחרונים שבהם, עד לבוגדים, 

 ונחה דעתו. 

 א.סיפורו של יוסף משיתאת הביא המדרש  גמהווכד

כנס להר הבית, אמרו: יכנס יקשו שונאים להיבשעה שב
 .להימהם ובהם תח

נכנס, ך". אמרו לו: "עלה, ומה שאתה מוציא יהיה של
אמרו לו: "אין דרכו של הדיוט ב. והוציא מנורה של זה
כנס שוב, ומה שאתה מוציא יהיה ילהשתמש בזו. אלא ה

ית המס בכל ארץ יהציעו לתת לו גבם. ולא הסכיך". של
מר: "לא דיי שהכעסתי ם. אל לשלוש שנים, ולא הסכיישרא

 ?מה עשוה". לאלקי פעם אחת, אלא שאכעיסנו פעם שני
כבלו אותו בשלחן של נגרים, והיו מנסרים בו, והיה צווח 

 י".שהכעסתי לבוראאוי לי ר: ואומ

בזוי ושפל אדם  - תמה הרב מפוניבז' זצ"ל: מה ארע כאן
ולקחת ז ולבזרק בשביל בית המקדש  לאכנס ישהיה מוכן לה

לפתע משתנה ומוכן למסור את , אוצרותיו בעד בצע ממוןמ
 נפשו על קידוש ה', הכיצד? 

ענה: כי נכנס לבית המקדש. והנכנס לבית המקדש, 
ז, יצא אדם ולבזכדי אפילו יהיה מתיון שפל, אפילו אם נכנס 

 ם!אחר, מוסר נפש על קדשת הש

 -י" הרי "שופר, כיון דלזכרון הוא, כלפנים דמ -ואם כך 
 לא כבית המקדש, כאולם וכהיכל, אלא כקדש הקדשים ממש

 כים!מלאהרי צריכים אנו לצאת משם  -

הגאון רבי אליהו לאפיאן זצ"ל, מבאר מה שמתפללים: 
"ואל תביאני לידי עבירה", כי יש אדם שחוטא בדרך מקרה. 
עכשיו חטא, עוד מעט ישוב, וימשיך הלאה. אבל יש מי שהוא 
כבר "בידי" עבירה. הוא כבר תפוס בידיים של העבירה רח"ל. 

לא יכול והוא על ידי שחטא והתרגל בחטא, וממילא הוא כבר 
להתנתק ממנה, העבירה תפסה אותו בידיה שבי. כמו שאחד 
שמעשן אומר, "אני מבין שזה מזיק לי לבריאות, אבל אני כבר 
לא יכול להתנתק". אף הוא, מאחר והתרגל לחטוא הוא בידי 
העבירה, אין לו שליטה, נעשה לו כמו טבע שני. ומי שהתרגל 

ימוד מוסר, ובא לחטוא, צריך על זה תפילה מרובה והרבה ל
 .ליטהר יסייעו אותו

אולם בזמן תקיעת שופר יהודי מתעלה להיות בחינת 
מלאך ושרף, ולכן יכול לצאת מכבלי היצר הרע. ולכן השופר 

 יובל. ה שנתהוא בחינת שחרור עבדים כמו ב

אומרת שאנחנו לומדים שאת מצוות  )ר"ה לג:(הגמרא 
תוב: שופר בר"ה לומדים משופר של שנת היובל. ביובל כ

 (,'ט ה,")ויקרא כ"והעברת שופר תרועה וקראתם דרור בארץ" 
ולומדת הגמרא מהיקש הפסוקים שגם בר"ה המצווה היא 
דווקא בשופר ולא במשהו אחר, כמו ביובל. היובל כידוע הוא 
רק אחת לחמישים שנה, וגם זה רק בזמן שרוב יושביה עליה, 

ישראל  ורק כשאין עלינו שעבוד מלכויות. בהיסטוריה של עם
שאז היו רוב  –יובל דאורייתא היה רק בימי בית ראשון 

יושביה עליה ולא היה שעבוד מלכויות. בבית שני כבר לא היו 
רוב יושביה עליה, ובבית שני הירושלמי כותב שהיה שעבוד 
מלכויות. אז, כבר לא היה יובל מדאורייתא. אנחנו תוקעים 

שופר נלמדת בשופר מדי שנה בר"ה. הגמרא אומרת שמצוות 
מיובל שהיה רק בזמן בית ראשון ואחת לחמשים שנה, ומשם 
לומדים על התקיעה שתהיה דווקא בשופר? כוונת הגמרא 
אינה רק ללמוד שבכלי שנקרא שופר תוקעים, אלא כנראה 

 כוונת הגמרא ללמוד מיובל את המהות של השופר. 

 מה פירוש "תקע בשופר גדול לחירותנו"? 

"לחירותנו" זה המהות של השופר. שופר נלמד מיובל. 
כמו שהתקיעה ביובל היא תקיעה שמסמלת את שחרור 

שהיו תוקעים במוצאי יוה"כ, זה היה סמל לשחרור כהעבדים. 
  מעבדות.

מאותו שופר של חירות, נלמד ה של ראש השנהשופר 
כי מהות  שנה בשנת היובל. שנצטווינו עליו אחת לחמישים

 פר לשחרר אותנו מכבלי הצר הרע.השו

 במה נדמה האדם למלאך?

מלאך ראשי תיבות: "כי מחכים אנחנו לך", מכיון 
שהמלאכים יודעים את מעלתו יתברך, הם כל הזמן 
משתוקקים להדיבק בו יתברך, לכן הם עשויים מאש, כדוגמת 

 האש שכל הזמן שואפת לעלות למעלה. 

יע לקוח ממעשה מרכבה המופההביטוי "רצוא ושוב" וזהו 
בספר יחזקאל, שם מסופר על חיות הקודש: "והחיות רצוא ושוב 
כמראה הבזק". הביטוי "רצוא ושוב" מבטא מצד אחד תשוקה 
אדירה לעלות ולהתעלות; להגיע לרקיע ולהציץ בפני השכינה. 

ך ל כהנסיגה שבאה מעוצמת האור הכ –מאידך ישנו ה"שוב" 
 .ומן הקודםגדול שגורם לחיות הקודש לרתיעה ולחזרתן למק



ומלאכים בעולם העשיה הרוחני נקראים "אופנים" )כי 
עולם העשיה הזה השפל הוא עשיה דעשיה, שהוא בתוך בטן 
הנחש בתוך הקליפות, ויש עולם העשיה הרוחני שם ישנם 
מלאכים קדושים כן ביאר הרש"ש( ואלו המלאכים יש להם יראה 

שלהם  גדולה מהשי"ת עד שלרוב הרגשת הדבקות וההשתוקקות
כביכול מסתובבים ומתהפכים בדרך אופנים ועיגולים. וע"ד מה 
שנאמר אצל דוד המלך ע"ה "ודוד מכרכר בכל עוז" דאי' במדרש 

 שלרוב השתוקקות היה מהפך ומסובב עצמו בדרך עיגולים.

ממילא האדם שמוטל עליו להידמות מלאך, היינו לשאוף 
 הוא נמצא בה. ש ק להגיע לדרגה גבוהה יותר ממהולהשתוק

( שנת תר"ע -תשא כי פרשת )שם משמואל וכתב בספה"ק 

שאם  :ע אמרהנה כ"ק אבי אדמו"ר זצוקללה"ה הכ"מ זי"וז"ל: 
 הלאדם השתוקקות לעבודת השי"ת אז א"א שיהי התהי

שמה, ערב הוא בדבר שהתשוקה ההיא  הבגיהנם, ואם יהי
 "ל.תוציא אותו החוצה משם כחץ, עכ

: איתא )פרשת לך לך(תב הרה"ק רבי שלום מבעלז זי"ע וכ
שאברהם אבינו יושב על פתח גיהנם ואין )ערובין יט.( בגמרא 

שהוא נימול, ואין הכונה שמוציא מי  מניח להיכנס למי
שעובר על מצות ה' במרד ובמעל אלא אברהם מוציא מגיהנם 
רק אותם אנשים שבפנימיותם יש להם הרצון לעשות רצון 
העליון אלא שמחמת עובי העולם אין בכוחם ואת אלה 

 אברהם שומר ומציל.

תוקקות היא הדביקות בה' יתברך. כי הרי ענין ההש
הנמצא בגיהנם רחוק הוא מה', ממילא אם במשך חייו היה 

יא תוצ בק בה' יתברך, הרי אותה השתוקקותדיוקק להמשת
 התקרב אליו יתברך. מהגיהנם ל אותו

בספר דודאים בשדה לתלמיד הרבי רבי אלימלך 
וז"ל: שמעתי בשם המנוח כתב  רשת תרומה()פמליז'ענסק זי"ע 

)תהילים קל"ו( הצדיק המפורסם מורינו בעריש ז"ל, בהא דכתיב 

'נחלה לישראל עבדו', רצונו לומר, אם איש מישראל חולה 
מחמת אהבת הבורא וחושק לעבדו, אזי אע"פ שיצרו תקפו 
או שיש לו שאר מניעה ואינו יכול לעבוד כראוי, מכל מקום 

שחושק נחשב למעשה, וזה שכתוב "נחלה  זאת המחשבה
לישראל" לשון "חולת אהבה" כנ"ל זה גם כן נקרא "עבדו" 

 ודפח"ח. ע"כ.  

)קוז'יגלוב פרשת שקלים תרפ"ח עמוד וכתב בספר ארץ צבי 

, כי משה )שקלים ד' ב'("מטבע של אש הראה לו הקב"ה" רכ"ח( 
א רבינו ע"ה נתקשה,  למה המצוה דווקא במחצית השקל הלו

כבוד המצוה יותר ליתן דבר שלם? על זה הראה לו הקב"ה 
"מטבע של אש", כי אדרבה מחצית השניה שמשתוקק ליתן 
ואינו יכול, זו חביבה יותר, כי מהשתוקקות הזאת שהיא 
רצופה אהבה וגעגועים "רשפיה רשפי אש שלהבתיה", מזה 
נעשה מטבע של אש, וזאת היא העולה לעומק רום יותר 

 ותן.מהמחצית שנ

)קוז'יגלוב ארבע פרשיות פרשת החודש ד"ה כתב בספר ארץ צבי 

וז"ל: הנה כתיב בתפלת נחם "ובאש אתה  חודש עמוד רל"ו(
עתיד לבנותה", נראה לבאר, דבכח האש השלהבת והתשוקה 
שיש לישראל בגלות לעבודה ולבית המקדש ואין לאל ידם, על 

כל ניצוצי ידי זה גוברים הגעגועים ביותר, ובכח התקבצות 
אש אלו, בכל משך ימי הגלות מזה האש יבנה המקדש 

 דלעתיד.

לכן אף לעתיד לבוא יזכו הר תבור והר כרמל 
)בר"ר פצ"ט כמבואר במדרש  שהשתוקקו שתינתן התורה עליהם

: בשעה שבא הקב"ה ליתן תורה בסיני היו ההרים רצים, ס"א(
תבור בא מבית אליס וכרמל מאספמיא, זה אומר אני נקראתי. 
וזה אומר אני נקראתי. והגם שאז נפטרו בלא כלום שלא 
ניתנה עליהם התורה כלל, מכל מקום בשביל הרצון 

לעתיד לבוא ברך ואף לקדש את שמו יתוהשתוקקות זו יזכו 
 ה עליהם בית המקדש.שיבנ

 (ז"רמז מ 'ילקוט שמעוני שופטים פרק ה(במדרש מובא כפי ש

אנכי לה' אנכי אשירה, : ה' ג'( שופטים)על הכתוב בשירת דבורה 
כי כתבור בהרים וככרמל בים יבוא. בשעה , זה שאמר הכתוב

, והניחו מקומם שבא הקב"ה ליתן תורה שמעו תבור וכרמל
וה להם, למה תרצדון יובאו להם, ושט כרמל בים, והקב"ה צ

הרים גבנונים, למה אתם רצים ומדיינים, בעלי מומין אתם 
י. כענין שנאמר או גבן או דק, ההר חמד אלקים לשבתו זה סינ

בזכות [ואף על פי כן פרע להם הקב"ה שכרם, בטירוף 
א וחיילותיו ונעשה שנטרפו ובאו, בתבור נפל סיסר [הטירוף

לישראל ישועה בראשו, כיון שנפלו שונאיהם של ישראל 
כי אשירה, בסיני נאמר אנכי ה' אלקיך, ה' אננאמר בו אנכי ל

, , בסיני נאמר אנכי"אנכי לה' אנכי אשירה"ובתבור נאמר בו 
ובכרמל נתקדש שמו של הקב"ה  .ובתבור נאמר שני פעמים

מלכים א ), ונאמר בו [עלכשניצח אליהו הנביא את נביאי הב]

 . ע"כ.ה' הוא האלקים כנגד אנכי ה' אלקיך (לו-יח

דרש זה מובא בשינוי קצת בפירוש רש"י על הכתוב מ
: "אנכי לה' אנכי אשירה, אנכי אנכי כפול. שמעתי (ג-שופטים ה)

מדרש אגדה, לא קפח הקב"ה שכר תבור וכרמל, שבאו למתן 
ת הפנים, אמר להם תורה לתת עליהם את התורה וחזרו בבוש

י ה' וף שאני פורע לכם כפליים, נאמר בסיני אנכב"ה: סהק
לקיך, בתבור יאמר אנכי אנכי, נאמר בסיני אנכי ה' אלקיך, א

האלקים, בימי ה' הוא בכרמל יאמר כפול ה' הוא האלקים, 
 ע"כ דברי רש"י. ."אליהו

א ניתנה להרי לנו שעל אף שנדחו בזמן מתן תורה ו
אולם זכו בעתיד לקדש את שמו יתברך עליהם התורה, 

 עליהם בזמן דבורה הנביאה ובזמן אליהו הנביא. 

על  (א"רמז שצ ישעיהילקוט שמעוני (דרשו במדרש עוד 
ית " ב' ב'( ישעיה)הפסוק  יֶה הַר בֵׁ אַחֲרִית הַיָמִים נָכוֹן יִהְּ הָיָה בְּ  ה'וְּ

רֹאש הֶהָרִים שר יאמר א" (יד-בראשית כב)אברהם קראו הר, ". בְּ
ההר הטוב " ג' ה'( דברים), משה קראו הר "היום בהר ה' יראה

, "מי יעלה בהר ה'" '(ג, ד"תהלים כ), דוד קראו הר, "הזה והלבנון
. רבי "נכון יהיה הר בית ה' בראש ההרים"ישעיהו קראו הר, 

עתיד הקב"ה להביא סיני ותבור ר: פנחס בשם רבי ראובן אמ
והיה " ?גביהן, מה טעםוכרמל ולבנות בית המקדש על 

 "באחרית הימים נכון יהיה הר בית ה' בראש ההרים

עומד על מה שהזכיר  יתרו "ישמח משה" בפרשתה
המדרש רק שלושת ההרים סיני תבור וכרמל ולא הזכיר גם 
את "הר המוריה", שהרי לא יעלה על הדעת שבית המקדש 
השלישי לא יבנה במקומו על הר המוריה. וביאר כוונת 

רש שלעתיד לבוא יבנה הקב"ה את בית המקדש השלישי המד
במקומו על הר המוריה, ואחר כך יניח את הר המוריה עם 

 ל.בית המקדש שעליו על שלושת ההרים סיני תבור וכרמ

והביא ראיה לכך ממה שאמר הנביא: "והיה באחרית 
הימים נכון יהיה "הר בית ה'" בראש ההרים", הרי שלא אמר: 

בראש ההרים", שאז היה פירושו שיבנה ה' ת "נכון יהיה "בי
אלא דקדק  הקב"ה את בית ה' בראש ההרים סיני תבור וכרמל

לומר: "נכון יהיה "הר בית ה'" בראש ההרים", כלומר "הר בית 
ה'", הוא הר המוריה שעליו נמצא בית ה', יהיה נכון "בראש 

 .סיני תבור וכרמל -ים" ההר

והנה כתב בעל הישמח משה בספרו תפלה למשה לפרש 
"שתולים בבית ה' בחצרות  )צ"ב, י"ד( את הפסוק בתהילים

עתידין  )כט.(אלהינו יפריחו", על פי מה שאמרו במסכת מגילה 
בתי כנסיות ובתי מדרשות שבבבל שיקבעו בארץ ישראל. 

ישראל עמהם,  והנה הקבועים בהם יכנסו בהם ויפרחו לארץ
 וזהו שתולים בבית ה' כעת בחצרות אלהינו יפריח"ו. עכ"ד.

בעת הגלות ים של המתפללהשתוקקות הויש לומר מכח 
היא תתן כח ויכולת בבתי כנסיות לפרוח , לבנין בית המקדש

 ולעוף אל ארץ ישראל ולהיקבע שם. 


