
 שיעורי תורה?שמוע לא היה מגיע ל שה רבינומדוע מ נושא:ה

 בס"ד 

 

 עלון שבועי                   

  נחלת שדהנחלת שדה                  
 בדרך הדרוש חידושי תורה             

 על פרשת השבועוהאגדה 
 

 מאת מחבר סדרת הספרים "נחלת שדה" על התורה והמועדים
 

 640גליון  ד"ישנה  ה"פשת קרחערש"ק פרשת 
 ,050-4145482 –לתגובות/הערות/דרשות והרצאות ניתן לפנות לטלפון 

  
 

 

ל  י כָּ כֶׁם כִּ ם רַב לָּ ה וְעַל אַהֲרֹן וַיֹאמְרוּ אֲלֵהֶׁ הֲלוּ עַל מֹשֶׁ קָּ "וַיִּ
תְנַשְאוּ עַל קְהַל ה'". ם ה' וּמַדּוּעַ תִּ ים וּבְתוֹכָּ ם קְדֹשִּ ה כֻּלָּ עֵדָּ  הָּ

נראה לבאר את טענת קרח על משה רבינו בהקדם מה 
וז"ל: ואל תהי בז )אות י"ט( שמצינו בצוואת רבי אליעזר הגדול 

של עני. אין אדם  לכל אדם, כי כמה מרגליות ימצאו באפקרסותו
נכנס לתחומו של חבירו, ואין אדם יכול לחדש דבר בתורה 
שחבירו מזומן לחדשו, כי הכל מוכן לפניו מיום שהתורה נבראת. 

 ע"כ.

ומבואר מדבריו שכל אחד מעם ישראל אף הקטן והצעיר 
תורה אשר אינו יכול להתגלות כי שבהם, יש לו חלק מסוים ב

 אם על ידו דוקא.

מ"ק הקדוש את הענין שיש שישים ריבוא בדרך זו מבאר הר
, כי כל יהודי הוא יבוא ישראלאותיות בספר תורה כנגד שישים ר

והוא צריך לגלות את החידוש הטמון בה  תורה כנגד אות בספר
 . יכול לגלותו רחן אואי

דוע יוז"ל: )פרשת שופטים סימן ד'( וכך כתב הרמ"ק באור יקר 
עד היותם שישים ריבוא, להורות  כי התורה לא ניתנה לישראל

שהם שישים ריבוא נשמות אצולות משישים ריבוא בחינות, וכל 
לולים הפרצופים שאפשר להיותם במציאות בעולם הזה השפל כ

בשישים ריבוא, ולהיות סוד התורה מרכבתה בשלימות אין 
פחות משישים ריבוא, לכך לא ניתנה תורה בעולם עד היותם 
שישים ריבוא נשמות קדושות טהורות בעם בני ישראל וכו'. 
ונודע שיש חלקים בתורה נמשכים ומתחדשים על ידי הנשמות 

זֶׁהוּ סוֹד וְ הקדושות, ואין לך אדם שיוכל לחדש חלק חבירו, 
תְחַדֵּש,  ה כֵן יִּ מָּ ינַת הַנְשָּ י בְחִּ אֵל, וּכְפִּ שְרָּ יִּ ד מִּ חָּ ל אֶׁ ה" לְכָּ דּוּש תוֹרָּ "חִּ
נוּ וְלֹא  מֶׁ הוּא חַי מִּ ן שֶׁ ד רַק מֵהַמַעְיָּ חָּ יךְ שוּם אֶׁ י לֹא יוּכַל לְהַמְשִּ כִּ

לְקוֹ וּ ה בְחֶׁ ד מְחַדֵּש בַתוֹרָּ חָּ ל אֶׁ ךְ כָּ תוֹ, לְכָּ זּוּלָּ לֹּא יוּכַל מִּ נוֹ שֶׁ נְיָּ בְעִּ
תוֹ   וכו'. עכ"ל.לְחַדֵּש זוּלָּ

 )פרשת יתרו(ועל פי זה ביאר המהרח"ו בספרו עץ הדעת טוב 
: בן זומא אומר: איזהו ק ד' משנה א'(ר)פאת דברי המשנה באבות 

"מכל מלמדי  )תהילים קי"ט, צ"ט(חכם? הלומד מכל אדם, שנאמר 
 . השכלתי כי עדותיך שיחה לי". ע"כ

יוֹת  וכתב המהרח"ו וז"ל: בוֹא אוֹתִּ ים רִּ שִּ י שִּ וְנוֹדַע כִּ
י אֵין  ים דּוֹר, כִּ אִּ קְרָּ אֵל הַנִּ שְרָּ בוֹא נַפְשוֹת יִּ ים רִּ שִּ גֶׁד שִּ ה כְנֶׁ בַתוֹרָּ שֶׁ
ה  ק בַתוֹרָּ אֵל יֵש לוֹ חֵלֶׁ שְרָּ יִּ ד מִּ חָּ ל אֶׁ בוֹא, לְכָּ ים רִּ שִּ שִּ חוֹת מִּ דּוֹר פָּ

שְ  י נִּ ה, יֻּכְרַח כְפִּ ל הַתוֹרָּ לֵם בְכָּ ם שָּ כָּ הְיוֹת חָּ ה לִּ רְצֶׁ ר יִּ תוֹ, וַאֲשֶׁ מָּ
לְקֵי  ל חֶׁ ךְ יֵדַע כָּ י עַל יְדֵי כָּ ר בְדוֹרוֹ, כִּ ם אֲשֶׁ ל אָדָּ כָּ מֵד מִּ הְיוֹת לָּ לִּ

ל  ר טוֹב לְכָּ כָּ תֵן שָּ ה כֵן, כְדֵי לִּ שָּ ים עָּ נֵה אֱלֹקִּ הּ, וְהִּ שְלֵמוּתָּ ה בִּ הַתוֹרָּ
ד  חָּ ה. אֶׁ דֵּש בַתוֹרָּ חִּ ה שֶׁ י מָּ  ע"כ.כְפִּ

להגיע לידיעת התורה בשלימותה מוכרח  שבשביל ,ונמצא
כי יש  האדם ללמוד מכל אדם, מכל שישים ריבוא ישראל.

חלקים בתורה השייכים רק לחבירו, ואם לא יקבלם ממנו יחסר 
  לו.

 ,והנה קרח ראה שמשה רבינו אינו בא ללמוד מכל ישראל
זה מחמת גאוותו של משה רבינו שאינו  הדברים כיפירש את ו

ם  ה כֻּלָּ עֵדָּ ל הָּ י כָּ מוכן ללמוד מכל אדם. ועל כך היתה טענתו: "כִּ
תְנַשְאוּ עַל קְהַל ה'". ם ה' וּמַדּוּעַ תִּ ים וּבְתוֹכָּ  קְדֹשִּ

אולם קרח לא ידע כי משה רבינו אינו צריך ללמוד מכל 
וזאת על פי מה שכתב ישראל בשביל להגיע לשלימות התורה, 

וז"ל: דע, כי כללות כל הנשמות הם  )הקדמה י"ז(בשער הגלגולים 
שישים ריבוא ולא יותר, והנה התורה היא שורש נשמות ישראל, 
כי ממנה חוצבו ובה נשרשו. ולכן יש בתורה שישים ריבוא 

וכולם כפי הפשט. ושישים ריבוא ברמז, ושישים ריבוא פירושים, 
וא בסוד. ונמצא, כי מכל פירוש מן השישים בדרש, ושישים ריב

ריבוא פירושים, ממנו נתהווה נשמה אחת של ישראל, ולעתיד 
ישיג לדעת כל התורה כפי אותו  לבוא כל אחד ואחד מישראל

הפירוש המכוון עם שורש נשמתו, אשר על ידי הפירוש ההוא 
נברא ונתהווה כנזכר. וכן בגן עדן אחר פטירת האדם ישיג כל זה. 

ר האדם ישן, ומפקיד נשמתו ויוצא ועולה שכן בכל לילה כאו
למעלה, הנה מי שזוכה לעלות למעלה, מלמדים לו שם אותו 

 הפירוש, שבו תלוי שורש נשמתו. 

ואמנם הכל כפי מעשיו ביום ההוא, כך באותה הלילה 
ילמדוהו פסוק אחד או פרשה פלונית, כי אז מאיר בו יותר פסוק 

ילה האחרת יאיר בנשמתו פסוק אחר, ההוא משאר הימים. ובל
כפי מעשיו של אותו היום, וכולם על דרך הפירוש ההוא אשר 

 תלויה בו שורש נשמתו כנזכר. 

וערב היה מסתכל בתלמידיו העומדים  ומורי ז"ל, בכל ערב
לפניו, ורואה בהם איזה פסוק מאיר יותר באיש ההוא מצחו מצד 

קצת מן הפירוש השראת נשמתו המאירה שם, והיה מבאר לו 
של הפסוק ההוא, כפי הפירוש השייך אל נשמתו כנזכר, וקודם 
שהיה ישן האיש ההוא, היה מכוין אל הפירוש ההוא שבאר לו 
קצתו, והיה קורא בפיו הפסוק ההוא, כדי שכאשר תעלה נפשו 

 קדון בשינתו ילמדוהו עוד תשלום. ילמעלה בפ

  



גדולות  ועל ידי כך הנפש מזדככת ועולה למעלה מדרגות
חומר לא ירגיש בהם לאין קץ, ויתגלו לו דברים אחרים, גם אם ה

 כשיקיץ. 

מביאה: הנכנס לישון על  )ס:(בזה יבואר הגמרא בברכות ]
מיטתו אומר משמע ישראל עד והיה אם שמוע. ואומר: ברוך 
המפיל חבלי שינה על עיני ותנומה על עפעפי ומאיר לאישון בת 

אלהי שתשכיבני לשלום, ותן חלקי  עין. יהי רצון מלפניך ה'
בתורתך, ותרגילני לידי מצוה, ואל תרגילני לידי עבירה, ואל 
תביאני לידי חטא, ולא לידי עוון, ולא לידי ניסיון, ולא לידי 
בזיון, וישלוט בי יצר טוב ואל ישלוט בי יצר הרע ותצילני מפגע 

עים, רע ומחולאים רעים ואל יבהילוני חלומות רעים והרהורים ר
ותהא מיטתי שלמה לפניך, והאר עיני פן אישן המות, ברוך אתה 

 ה' המאיר לעולם כולו בכבודו'. ע"כ. 

ולכאורה מדוע מבקשים על לימוד תורה בברכת המפיל 
 והלא ברכה זו נתקנה על השינה?

אולם לפי דברי שער הגלגולים, שבכל לילה עולה הנשמה 
למעלה ומלמדים אותה פסוק או פרשה השייך לו לפי שורש 

על כן ראוי להתפלל ולבקש לפני השינה "ותן חלקנו  ,נשמתו
 בתורתיך" שנזכה לקבל את החלק בתורה השייך לנשמתנו.  

העיד:  (ב"מ"י אות של)שם הגדולים  בספרו א"ומרן החיד
היה האריז"ל ישן ביום השבת, ראו את שפתותיו מרחשין  כאשר

אה ראותו תלמיד שלואמר והיה זה שבת פרשת בלק בלימוד, 
זאת, שצריך כמה שנים בשביל לומר מה ששמע, כעין מה 

שבאותו לילה למד דוד מה " :(ד")פרק כשמצינו בילקוט שמואל 
שתלמיד ותיק אינו למד במאה שנה". ומבואר שדרך הצדיקים 
שגם בעת שינתם חושבים בדברי תורה. ומצינו לכמה מגדולי 
הדורות שחיברו חיבורים וחידושים ממה שהתחדשו להם על 
משכבם בלילות. ומן המפורסמות שבהם הוא הגאון רבי צדוק 
הכהן מלובלין זצ"ל שחיבר ספר שלם מחידושים שהתחדשו לו 

 ."טרס דברי חלומותה" ו"קונבחלום ונקרא בשם "רסיסי ליל
בו יומם ולילה" והרי האדם לא א'( "והגית וביאר הכתוב )יהושע 

יכול להתקיים בלא שינה והיאך יתכן שיוכל האדם להגות בתורה 
שעל האדם מוטל ללמוד  ,וביאר ?גם ביום וגם בלילה ברציפות

התלהבות עד כדי שגם יחלום בדברי תורה בעת השינה, בבמרץ ו
 ."להואז יתקיים בו "והגית בו יומם ולי

ובדברי המלאך המגיד לרבינו מרן הבית יוסף במגיד 
, אנו מוצאים את הדרכים שעל ידם ניתן )סו"פ ויקרא(מישרים 

להגיע להשגה נפלאה זו: "היזהר בהנהגת האכילה בפרישות, 
ותזכה שתעלה נשמתך בשינה למתיבתא דרקיעא, וללמוד דברי 

אותם על תורה יקרים וברורים, וכשתתעורר תיזכר בהם ותעלה 
ספר, ויהיו דברים נחמדים בקבלה בתלמוד במשנה ובמקרא, וזה 

בעוד שאתה מתייחד  ."לא ימוש ספר התורה הזה מפיך" :סוד
ללמוד ובעת שאתה אוכל ושותה, ובעת שמדבר עם בני אדם, 
שכשאינך יכול ללמוד בפיך תהרהר בליבך בתורה יומם ולילה, 

ר שלמה המלך ואז תזכה שתהגה בתורה גם בשינה, וזה שאמ
"בהתהלכך תנחה אותך" כלומר כאשר בהתהלכך  )משלי ו' כ"ב(ע"ה 

בשכבך תשמור עליך", שבעת "בדרך תחשוב בדברי תורה, אז 
השינה תעלה למעלה ללמוד חידושי תורה וכשתתעורר תזכור 

 [."מה שלמדת בשינה, וזה שאמר "והקיצות היא תשיחך

וכבר נתבאר, כי שישים ריבוא  ממשיך בשער הגלגולים:
פירושי התורה הם כולם כפי הפשט, וכנגדם באגדה וכנגדם 
בקבלה וכו', הנרמזים בראשי תיבות: פרד"ס. לפי שאין נשמה 
מישראל שאינה כלולה מארבע בחינות אלו. ואמנם יש נשמה 

 שמשיגה שני מיני פירושים. ויש יותר ויותר. 

תה משגת כל שישים והנה נשמתו של משה רבינו ע"ה הי
ריבוא פירושים שבתורה, וכמו שאמרו ז"ל שידע אפילו כל מה 
שתלמיד ותיק עתיד לחדש. וטעם הדבר הוא, לפי שנשמתו 
היתה כוללת כל שישים ריבוא נשמות ישראל, ולכן גם שאר 

בתורה כפי בחינת הנשמות חכמי ישראל ישיגו כל כך פירושים 
  הנכללות בו. עכ"ל.

כי  ,וז"ל: דע )מעין ב' נהר י"ח("ק חסד לאברהם וכן כתב בספה
כללות כל הנשמות הם שישים ריבוא, והתורה היא שורש 
הנשמות של ישראל, ולכן יש כנגדה שישים ריבוא פירושים, 
אשר כפי כל אחד מהפירושים משם נתהווה שורש נשמה אחת 
מישראל. ולעתיד לבוא כל אחד ואחד מישראל יקרא וידע כל 

הפירוש המגיע לשרשו אר על ידו נברא, וכן הוא בגן התורה כפי 
עדן, אמנם יש נשמה שכוללת כמה וכמה פירושים, והנה נשמת 
משה רבינו ע"ה היתה כוללת כל השישים ריבוא, ולכך ידע כל 

 הס' ריבוא פירושים. וכו'. יעו"ש המשך דבריו. 

הרי לנו כי משה רבינו ע"ה מכיון שנשמתו היתה כוללת כל 
ריבוא נשמות ישראל הרי שהשיג את כל שישים ריבוא שישים 

 הפירושים לבד ללא צורך ללמוד ולקבל מאחר.

וז"ל: והנה משה רבינו  (עמ"ס אבות פ"א מ"א)וכתב ברוח חיים 
היה כלול משישים ריבוא נשמות ישראל, והוא היה שורשן. וזה 

לי העם אשר אנכי ג"שש מאות אלף ר )בהעלותך י"א, כ"א(אמרו 
מת כל שנרוצה לומר, בקרב כל אחד ואחד מהם, כי  בקרבו",

אחד היה חלק ממשה. ועל זה אמרו רבותינו זכרונם לברכה 
שאשה אחת ילדה שישים  )שיר השירים רבה סוף פרשה א'(במדרש 

ריבוא בכרס אחת והיא יוכבד וכו', ולכך היה משה יכול לקבל 
ל, את התורה שישים ריבוא אותיות, וכל אות נגד אחד מישרא

 והוא היה כלול מכולם. עכ"ל. 

מסביר  )שיר השירים סימן י"ט(והרמ"ק הקדוש בספרו אור יקר 
באותיות של ספר התורה על פי ענין זה את הצורך להתבונן 

בשעת הגבהתו. וז"ל: כבר פירשנו לעיל ענין התורה, שבה סוד 
כללות ששים ריבוא נשמות קדושות, ולכך מראים פני הכתב 

יו כוללים עצמם בסוד התורה, שהראות עצמו אל לעם, כדי שיה
הכתב והיותו רואה צורת כתב ספר תורה, חוקק צורתו בתורה 
העליונה, וצורת התורה העליונה בנשמתו, ואין לך נשמה קדושה 
בעולם שלא תהיה נאחזת בסוד תורה, וחלק אשר לו בתורה היא 

"ה נדרש לפני הקב"ה הכולל התורה והנשמות משמו, מפני שהקב
מצויירים לפניו סודות התורה והנשמות העתידות להתחדש 

 ולחדש בתורה חידושיה וכו'. עכ"ל. 

להמקובל האלוקי בעל  'עמודיה שבעה'והנה בספר הקדוש 
כתב על פי דרך זו כי כמו שלכל אחד ואחד מישראל  'קרבן שבת'

יש להם חלק ואחיזה באותיות התורה, כן יש לנשמות הגרים 
אחיזה בתגין וקוצין שבתורה, וז"ל: והנה מצאנו הגהות כתבי 
הקודש האר"י זלה"ה הקדמה גדולה ונפלאה בענין רבי עקיבא 

 ת כט:()מנחושהיה דורש על כל קוץ וקוץ תילי תילין של הלכות 
לפי שהתורה נכתבה בשישים ריבוא אותיות כנגד שישים ריבוא 
נשמות שהיו בישראל, וסימן לדבר: מילת ישראל הוי ראשי 
תיבות: יש שישים ריבוא אותיות לתורה. וכל אחד ואחד 
מישראל היה לו אחיזה באות אחת בתורה, אבל הגרים אין להם 

ות, ולכך רבי אלא בתגין וקוצין שעל האותיאחיזה באותיות, 
עקיבא שהיה מבני גרים היה דורש על כל קוץ וקוץ תילי תילין 

אלא לפי מדריגת  –של הלכות, כי האדם אינו מחדש דבר בתורה 
 אחיזת שורש נשמתו וכו'. ע"כ )דברי האר"י(.

מוּס ומסיים בעל עמודיה שבעה:  יָּה כָּ ה זוֹ הָּ מָּ נֵה הַקְדָּּ וְהִּ
יוֹן,  לָּ מְצֵאת בְגִּ נִּ י אַחַר שֶׁ י, כִּ פִּ יו מִּ ים, וְלֹא הוֹצֵאתִּ ים רַבִּ מִּ י יָּ דִּ מָּ עִּ
יק  נוּ עַל זֶׁה הַצַדִּּ ירָּ זְהִּ ר הִּ דֵּש, וּכְבָּ יד חִּ אֵיזֶׁה תַלְמִּ י שֶׁ בִּ י בְלִּ אָמַרְתִּ

ים וִּ  י חַיִּ רַב רַבִּ ו הָּ נָּ עָּ יד הֶׁ סִּ חָּ "י הֶׁ אֲרִּ ל הָּ ר שֶׁ בְחָּ יד הַמֻּ אל תַלְמִּ יטָּ
ר  ה אֲשֶׁ מָּ אֱחֹז בְשוּם הַקְדָּּ לֹּא לֶׁ ים, שֶׁ יו אָנוּ חַיִּ ר עַל פִּ זלה"ה, אֲשֶׁ
כְתְבוּ  ר נִּ ים אֲשֶׁ יש אֱלֹהִּ בְרֵי רַבוֹ אִּ ם דִּּ י אִּ יד, כִּ י אֵיזֶׁה תַלְמִּ פִּ א מִּ צָּ יָּ

יאָה יָּה בְעֵינֵנוּ פְלִּ דוֹ. וְגַם הָּ א  עַל יָּ יוֹרָּ א וְגִּ א בְאַרְעָּ יבָּ ה אֵיךְ יַצִּ בָּ שְגָּ נִּ
ר  סֵפֶׁ ע מִּ ה לַגוּף כַנוֹדָּ מָּ יוֹת הֵם הַנְשָּ אוֹתִּ ין לָּ גִּ י הַתָּ שְמֵי שְמַיָּא, כִּ בִּ
י  יאַנִּ הֱבִּ ה. עַד שֶׁ נוּ יוֹדֵעַ עַד מָּ תָּ ין, וְאֵין אִּ גִּ ים בַדְּרוּש הַתָּ עֵץ הַחַיִּ

ךְ חַדְרֵי בֵית לֶׁ רַב  הַמֶׁ ידוּת הָּ ה וּבַחֲסִּ ג בַתוֹרָּ פְלָּ י הַמֻּ ה וְרַבִּ יד מוֹרֶׁ סִּ חָּ הֶׁ
נֵינוּ לְעֵיל  רוֹן לְפָּ כָּ ה בַזִּּ לָּ ר שְמוֹ הַטּוֹב עָּ י צ"ו, אֲשֶׁ אִּ ילְנָּ דק"ק  וִּ
י  רְאַנִּ ר הִּ זְכָּ ין הַנִּ גִּ דְּרוּש הַתָּ י, וּמִּ תִּ הוּא אֲמִּ י שֶׁ יד לִּ עַמוּד הַזֶּׁה, וְהַגִּ בָּ

ךְ הָּ  כָּ תשֶׁ  וכו'. עכ"ל.  אֱמֶׁ



מראה פני וז"ל:  סעיף ב'(ד ")סי' קל שולחן ערוךוהנה מרן ב
לעם העומדים לימינו ולשמאלו, ומחזירו  פר תורהכתיבת ס

לפניו ולאחריו, שמצוה על כל אנשים ונשים לראות הכתב 
 עכ"ל. ".וזאת התורה וכו' תורת ה' תמימה וכו'"ולכרוע, ולומר: 

ספר וב בעעם האציעים במצ ודש שאףומנהג ישראל ק
הביא סמך בשם הרב דברי מרדכי  )להגר"ח פלאג'י סי' ג אות ו(החיים 

למנהג זה והוסיף דרובא דעלמא נהגו לאחוז בציצית שבטליתו 
שלא להראות  ולנשק נגד הספר תורה. וכנראה נהגו כן בשביל

 פר תורה.באצבע ריקם כלפי הס

תב כש כז ד"ה וכמה מנהגים( –)פ' כי תבוא כו בספר מעם לועז ו
 וז"ל, ונהגו להצביע באצבע הזרת לעבר הכתב ולנשקה, ע"ש. 

וכך  יםמצא לזה רמז בכתוב )סי' קלד ס"ק יב(ובספר יפה ללב 
וזהו שאמר דוד המלך ע"ה "שאו ידיכם קודש וברכו את  :כתב

ש דהיינו הספר תורה הקדוש כדי ה'" ר"ל, הרימו ידיכם קוד
אליו לומר 'וזאת התורה'  וישאו ידיהם שיראו כל העם הקהל

ואח"כ "וברכו את ה'" דהיינו ברכת התורה שיקראו בתורה שהוא 
 .כנהוג בכל תפוצות ישראל, ע"ש

מצביעים עם האצבע על ולפי דרכינו יש לתת טעם למה 
י נחלת הוכחתי בספר, כי התורה בעת אמירת "וזאת התורה"

גרים הכי נשמות זת לגרים האצבע רומש אות י"ד(רא אפרשת ו)שדה 
בזמן שמתבונן וכיו בחלק אצבעותיו של אדם הראשון, ה

זה ספר התורה שכתב הרמ"ק שעל ידי אותיות של על ה ההגבהה
הרמת באים לגלות בת נשמתו אל האות השייכת אליה, מתחבר

גם לנשמות הגרים יש חלק בתורה כי האצבע כלפי הספר תורה, 
 הקדושה.

"עשה עמי אות לטובה",  :בזה יתבאר מה שביקש דוד המלך
דוד המלך לרבי עקיבא אשר על אף ששניהם  ןכי יש חילוק בי

בתא שלו סהיו צאצאי גרים, דוד המלך היה מצד הנקבה שכן 
התגיירה. לעומת זאת רבי עקיבא אביו שרות המואביה היתה 

 יוסף היה גר צדק, כמו שכתב הרמב"ם בהקדמה למשנה.     

א יש לומר כי גרים הבאים דרך האב כמו רבי עקיבא ממיל
לעומת זאת דוד המלך שמצד הנקבה  ,חלקן בתגין של האותיות

יש לו חלק בגוף האותיות של התורה, ולכן ביקש: "עשה  ,היה גר
 עמי אות לטובה". 

אבד"ק לבוב מואל סאליר שבספר שם משמואל לגאון רבי 
באר על פי זה את ע"ה פרשת במדבר הביא בשם ספר לב אריה ל

אונקלוס בר קלוניקוס בר אחתיה  :)נו:(גיטין הגמרא בדברי 
דטיטוס הוה בעי לאיגיורי, אזל אסקיה לטיטוס בנגידא, אמר 
ליה: מאן חשיב בההוא עלמא? אמר ליה: ישראל. מהו לאידבוקי 

מצית לקיומינהו. ע"כ.  אלבהו? אמר ליה: מילייהו נפישין ו
צוותייהו נפישין ומהו "מילייהו ולכאורה היה צריך לומר מ

 נפישין"?

אלא כוונתו היתה שכל מילה ומילה שיש בתורה מכוונת 
אומות  לכנגד נשמות ישראל ולכן הם יכולים להידבק בתורה אב

                העולם אינם יכולים להידבק בתורה. ע"כ.    

שכאשר  (יא.)על פי זה יש לבאר את הגמרא בעבודה זרה 
התגייר שלח הקיסר גדוד של חיילים רומאיים  אונקלוס הגר

אולם בכל פעם מצליח אונקלוס לשכנע  שיביאו אותו לפניו
מצליח הוא שבאחד המקרים אר עמו ולהתגייר. שיאותם לה

 על המזוזה. וידאת על ידי שהוא מניח נעשה  הזלשכנע אותם 

ויש לומר כי בזה רצה לתרץ לטיטוס שטען כי אינו יכול 
אותיות של הספר תורה, לכן ה לא כיםשייגרים אינם להתגייר כי 

בה חוץ מהאותיות גם תגין, יש אה כי הניח ידו על המזוזה בה יר
ולכן גם הגרים  ונשמות הגרים שייכות אל התגין של האותיות

 . שייכים אל התורה הקדושה

 ,כד דמך ר' בון בר ר' חייא :)ברכות פ"ב ה"ח(שלמי ומצינו ביר
מתוקה שנת העובד. ישן אין  :)קהלת ה(על ר' זעירא ואפטר עילוי 

. למה היה רבי בון בר' "אם מעט אם הרבה יאכל"כתיב כאן אלא 
למלך ששכר פועלים הרבה והיה שם פועל אחד  ?מהחייא דו

נטלו והיה  ?מה עשה המלך .והיה משתכר במלאכתו יותר מדאי
מטייל עמו ארוכות וקצרות. לעיתותי ערב באו אותם פועלים 
ליטול שכרן ונתן לו שכרו עמהן משלם. והיו הפועלים מתרעמין 

ונתן לו אנו יגענו כל היום וזה לא יגע אלא שתי שעות  :ואומרים
יגע זה לשתי שעות יותר  :אמר להן המלך ?שכרו עמנו משלם

ממה שלא יגעתם אתם כל היום כולו. כך יגע רבי בון בתורה 
לעשרים ושמונה שנה מה שאין תלמיד וותיק יכול ללמוד למאה 

 ה. ע"כ.שנ

וז"ל: קשה שנראה שבא לתת  'אהריפה מ'וביאר בפירוש 
טעם למותו בקוצר שנים, לומר שאינו מפסיד, אחר שיגע וזכה 
בזמן הזה כאחרים בכל שנותיהם, אבל זה אינו מספיק, דמ"מ 
הוא מפסיד, שאילו הוא חי יותר היה יגע יותר, והיה משיג 
בשלימות יותר ויותר, ונמצא שהפסיד במותו בקוצר שנים. 

סבא השיב: שזה ודאי שלכל שכל  ושמעתי שמוהר"ר שמואל
האנושי יש לו גבול יעמוד אצלו שלא יוכל לעלות יותר, ורבי בון 

שי להשיג, וכבר השיג בכ"ח שנים כל הגבול שיכול השכל האנ
א"כ לא היה לו תועלת יותר בתוספת החיים כי כבר השיג כל מה 

 שבחלקו להשיג. עכ"ל. 

: אמר רבי )יב:( על פי זה יש לבאר מה שנינו במשנה בברכות
אלעזר בן עזריה: הרי אני כבן שבעים שנה ולא זכיתי שתאמר 

 יציאת מצרים בלילות עד שדרשה בן זומא וכו'. ע"כ.

, "הרי אני כבן שבעים שנה"ויש לומר שכוונתו באמירת 
היינו שהגעתי להשלים את חלקי בתורה. וממילא אם לא ייקח 

לקבל על עצמו את  , ולכן רצהעל עצמו ללמד את האחרים ימות
 . לו בתלמידיםיתרבה גבוש , בכדיהנשיאות

לשו"ת חלק (על פי מה שכתב החתם סופר בהקדמה וזאת 

דברים כ"ח, ) את הפסוקלפרש  (יו"ד, מאמר פתוחי חותם ד"ה וזה נראה

ל פי מה שכתב הרמב"ם "והותירך ה' לטובה בפרי בטנך", ע :(י"א
: "ודע כי האדם (באגרת לבנו רבי אברהם ז"ל; אגרות הרמב"ם מ')ז"ל 

, ואשרי למי שחתמו [בו]המסכן בזה העולם השפל אין לו מנוחה 
". ואם כן יפלא הלא עינינו רואות [בלי טרדת הנפש]ימיו במהרה 

ובוודאי השלימו , גם המה ינובון בשיבהה' קורא, השרידים אשר 
 ?נפשם בימי נעורם, ולהיכן אריכות ימיהם של אלו

חתמו ימיהם, ואריכות  אלא וודאי הם מצד עצמם כבר
ימים שלהם אינו לטובת עצמם, רק השי"ת מניחם עוד על 

 ם.האדמה לטובת זרעם וצאצאיהם ותלמידיה

ה' לו לעם קדוש"  יקימך" (שם, ט')זהו שכתב אחר שאמר ו
בימי נעורם, ומצד ]תושלם נפשם ן[ שוהיינו שיהיה באופ]

ן כ , ואף על פי[שלימות נפשם כבר היה להם לחתום ימיהם
בפרי "שיהיו לך ימים הנותרים לטובה, "והותירך ה' לטובה" 

 .לטובת פרי הבטן, עכ"ד החת"ס ז"ל ,רוצה לומר ",בטנך

 :(' נצבים, עה"פ והתירךרפ)תורת משה ספרו וכ"כ החת"ס ז"ל ב
"והותירך ה' לטובה בפרי בטנך. יש לומר עפ"י דברי הרמב"ם 

כל אדם קצבה לבנו אשרי אדם שחתם ימיו במהרה, של תבשכ
מה הוא צריך לתקן בתורה ובמצות, ומי שגמר הקצבה ההוא 

בל אם יש לו בנים , אהשלים ימיו, אמנם היינו אם הוא לעצמו
ל זה או אחרים הפועל עליהם להטיבם אז אין קצבה לזה. וע

יתן לך מותרות חיים לטובה בפרי בטנך כדי ה' ש והותירך: "אמר
 שתוכל לפעול עליהם". 

דרוש הספד א' ויצא תקע"ז, ח"ב דף )וחזר ע"ז בדרשות חתם סופר 

: "הנה כי כן, הצדיקים אשר גמלו טוב לנפשם בכל מה (שע"ח ע"ג
כבר מלאו ידיהם, ואין להם שום נחת  לם הזהדאפשרי בעו

השפל, ורק למען להטיב אחריני  לם הזהלהאריך עוד בעו
שהארכתי לתלמידיהם ובניהם אחריהם ללמדם דרך ה', כמו 

 נך".בפסוק והותירך ה' לטובה בפרי בט

ביאר בזה ענין  (ד"ה א"י וידבר ה' אחרי)פרשת בספה"ק ייטב לב ו
את יינו שכיון שהשלימו , המיתת נדב ואביהוא שמתו בלא בנים

שאר בחיים בשבילם, ע"כ וימותו ילהם בנים לה ננפשם ולא הי
 .עיי"ש ודפח"חה'.  לפני


